B O b s Kb Mec A =Gl b N B

Afscheid bij
moslims en Hindoes

David Elders

In India verbrandt men de doden niet zoals in Nederland in een crematorium

maar in de open lucht op een houtvuur. In Mali zetten de Dogon, die aan de

rand van de Sahel wonen, de overledene bij in spleten in de rotswand.

vloed van de wensen van Hindoes en

De Parsi’s.in India en de boeddhisten in Tibet laten de doden door vogels;”  moslims die in Nederland zijn komen

wonern.

in het algemeen gieren, opeten. Zelfs de zee is lange tijd gebruikt als . Het meest in het oog springend is de

mogelijkheid om zonder kist begraven of

begraafplaats. Tegenwoordig mag dit vanuit Nederland niet meer. 00k niet ~ gecremeerd te worden. Dit is een tege-

moetkoming aan de moslims en de Hin-

als iemand op zee overlijdt. David Elders, filosoof en uitvaartondernemer, does die beide van origine de doden in
= doeken wikkelen en geen kist gebruiken.

gaat in op de uitvaartrituelen-van moslims en Hindoes. Een andere grote verandering is dat het
; B i toegestaan is om de as na een crematie

-

mee naar huis te nemen en eventueel te
verstrooien. Dit biedt de Hindoes einde-
e voorwaarden waaronder een begrafenis of crematie  lijk de gelegenheid om de as van een overledene over stromend
in Nederland mag plaatsvinden, zijn te vinden in de  water uit te strooien en daarmee hun religieuze plicht te vervul-
Wet op de Lijkbezorging. Deze wet is in 1994 verruimd  len. In grote lijnen zien de uitvaartrituelen van de moslims en
en zal in de loop van 1998 opnieuw aangepast wor- de Hindoes er als volgt uit.
den. De aanpassingen zijn ten dele tot stand gekomen onder in- Voor de moslim is sterven niet het einde van het leven. Het

Surinaams-
Javaanse
vrouwen dragen
de overledene
na een
islamitische

rituele
wassing.




uiteindelijke doel van de mens is de ontmoeting
met Allah en dat is niet iets wat tijdens het aardse
leven kan gebeuren. In zekere zin is het leven een
voorbereiding op de dood en deze ontmoeting.

In doeken gewikkeld

Als een moslim stervende is, wordt hij in de richting
van Mekka gelegd. Het is een plicht, die tevens ver-
dienste met zich meebrengt, om de stervende de
geloofsbelijdenis ‘er is geen god dan Allah en
Mohammed is zijn boodschapper’ in zijn oor te
fluisteren. Na het overlijden wordt hij gewassen en
in witte doeken gekleed. Een man wordt altijd door
mannen bewassen en in drie doeken gewikkeld en
een vrouw wordt door vrouwen bewassen en in vijf
doeken gewikkeld.

De begrafenis vindt zo snel mogelijk plaats, bij
voorkeur op de dag van het overlijden. De overlede-
ne wordt op een baar of in een open kist gelegd en
naar de moskee gebracht waar de imam (moslim-
priester) begint met het reciteren van de gebeden voor de over-
ledene. De vrouwen moeten vervolgens afscheid nemen omdat
zij niet mee mogen naar het graf. Volgens de traditie zijn vrou-
wen te emotioneel en zou de doodsengel, die slechts zijn plicht
doet, hun vertoon van verdriet als kritiek kunnen opvatten.
Vanaf de moskee wordt de overledene naar de begraafplaats
gebracht. Bij voorkeur doet men dit lopend, zodat iedereen bij
de stoet kan aansluiten en kan helpen de kist te dragen. Voor
een moslim is het begeleiden van een overledene een plicht en
brengt het verdienste met zich mee, evenals het helpen dichten
van een graf.

Bij het graf aangekomen legt men de overledene op zijn
rechterzijde in het graf. Het graf moet zo gegraven zijn dat de
overledene in de richting van Mekka kijkt. Als er gebruik wordt
gemaakt van een Kist, zorgt men dat de deksel is weggehaald

DE BOEKENSTEUN VAN

Joke van Leeuwen

‘Het schrijven van mijn eigen boek was voor mij de grootste troost,

maar ik kies hier voor het boek ‘De
onzichtbare steden’. Vooral het begin op
pagina twaalf is prachtig. Ik houd erg van
het werk van Calvino. Op een heldere,
open en lichte manier gaat er een
roostende weemoed van uit, om wat er
‘de_herinnering kan blijven bestaan.’

Italo Calvino,
De onzichtbare steden,
Bert Bakker, f 34,90

voordat het graf wordt dichtgeschept. Ook is er een houten
bekisting aan de zijkanten en de bovenkant van het graf aange-
bracht, zodat er een holle ruimte ontstaat waar de aarde op
geschept wordt. De ruimte in het graf is noodzakelijk omdat de
overledene rechtop moet kunnen zitten als de twee engelen
Munkar en Nakir hem komen ondervragen over zijn geloof en
zijn goede en slechte daden. Op dat moment komt het van pas
dat de geloofsbelijdenis als laatste gehoord is.

Als het graf gedicht is, blijft de imam als laatste achter bij
het graf om de geloofsbelijdenis nog een keer op te zeggen.

Na de begrafenis gaat men naar huis voor een gezamenlijke
maaltijd. Voor veel moslims duurt de rouwperiode drie dagen;
het is dan ook gewoonte om de familie alleen gedurende die
dagen te condoleren. Dat dit niet voor iedereen geldt, zien wij
bij de Javaanse moslims. Zij herdenken en begeleiden de overle-

Surinaamse
Sanaatan-
hindoes
tijdens het
dodenritueel
thuis, op

de dertiende
dag na de
crematie.




dene achtereenvolgens op de
derde, zevende, veertigste en De uiterste seconde
honderdste dag na zijn over-
lijden en vervolgens nog na Voor Ans
twee jaar en, als afsluiting van
de rouwperiode, op de dui-

zendste dag.

Als toen zij nog hun rol in ‘t leven speelden,

Reincarnatie
Ook voor de Hindoes houdt
het leven niet op als men
sterft. Zij geloven, net als de
boeddhisten, dat de mens ve-
le keren reincarneert ofwel
opnieuw geboren wordt. Dit
gaat door totdat iemand ‘ver-
licht’ is, dat wil zeggen tot het
inzicht is gekomen dat de
‘kern’ van de mens het atman
is, het onsterfelijk en godde-
lijk deel van de mens, en dat
de mens daarin gelijk is aan
het Brahman, de ‘kern’ van
het universum.

Om het dtman te kunnen
laten reincarneren is het vol-
gens de Hindoe noodzakelijk
dat het lichaam na het over-
lijden verbrand wordt. Zo
worden de onreinheden die
tijdens het leven geaccumu-
leerd zijn, vernietigd. Als dit
niet gebeurt kan het atman zijn ‘reis’ niet vervolgen en blijft
het aan het laatste leven hangen.

Na het overlijden wordt de pandit (hindoepriester) ge-
waarschuwd zodat hij de overledene kan herdenken door voor
te lezen uit heilige Indiase geschriften als het Rimdyana, het
epos over de god Rama. De overledene wordt dagelijks bezocht
in het rouwcentrum, waar hij ook door seksegenoten wordt be-
wassen. Daarna wordt de overledene gekleed in een dhoti
(hemd) en pagri (broek) als het een man is en in een sari als het
een vrouw is.

Oorspronkelijk vond de crematie snel plaats; tegenwoordig
neemt men veelal de wettelijke richtlijn van minimaal 36 uur
en maximaal vijf dagen in acht. Op de dag van de crematie
scheert de oudste zoon, of als deze ontbreekt een ander manne-
lijk familielid, zijn hoofdhaar af om als offeraar op te kunnen
treden. De overledene wordt door de mannelijke familieleden
naar het crematorium gedragen, waarbij de kist of de baar
onderweg vijf keer wordt neergezet. In de aula van het cremato-
rium verzorgt de pandit een dienst die hij begint met het recite-
ren van mantra’s (heilige spreuken). Daarop volgt een vuuroffer,
waarbij vijf eivormige balletjes van rijstemeel, honing, melk,
boter, sesamzaad en wierook worden verbrand. Deze balletjes
symboliseren de vijf elementen lucht, water, vuur, aarde en
ether waaruit het lichaam is opgebouwd en waarnaar het door
de verbranding terugkeert. Verder bestaat de dienst uit het zin-
gen van religieuze liederen en een toespraak door familieleden.

Doodgaan is de kunst om levende beelden

Met evenveel gelatenheid te dulden

Ons soms verveelden, en nochtans vervulden.

Hier stond ons huis; hier liep zij met de honden;
Hier maakte zij de bruine halsband los;

Hier hebben wij de stinkzwammen gevonden,

Op een beschutte plek in ‘t sparrenbos.

Doodgaan is niet de aangrijpende gedachte,

Dat zij voortaan alleen die paden gaat,—

Want niemand is alleen die af kan wachten,

En niemand treurt die wandelt langs de straat,—

Maar dat dit alles was: een werk'lijkheid,

Die duren zal tot de uiterste seconde;

Dit is de ware wedloop met de tijd:

De halsband los, en zij met de twee honden.

uit C.}. Aarts en M.C. van Etten (samenst.),

Domweg gelukkig, in de Dapperstraat.

De bekendste gedichten uit de Nederlandse literatuur,

Na het laatste gebed kan ieder-
een afscheid nemen door
bloemen bij de overledene in
de kist te leggen. Vervolgens
wordt de kist door de naaste
familie naar de oven begeleid.
Uiteindelijk zal de oudste
zoon de kist in de oven voeren
en de verbranding starten.

Stromend water

Na de crematie wordt de as uit-
gestrooid over stromend water.
In India gebeurt dit op de dag
na de verbranding, in Neder-
land pas na dertig dagen, om-
dat het wettelijk voorschrift is
dat de as tot die tijd in een
besloten nis op het terrein van
het crematorium blijft.

De rouwperiode duurt een
jaar. De eerste tien dagen mag
de familie geen maaltijden
bereiden, geen geschenken aan-
nemen en ook niet aan festivi-
teiten deelnemen. Afhankelijk
van de religieuze stroming waar-
toe de familie behoort, komt zij
op de tiende of de twaalfde dag
bij elkaar om de overledene te
herdenken. Dit wordt na zes
maanden herhaald en, ter af-
sluiting van de rouwperiode, na een jaar nog eens.

In beide beschrijvingen zien wij dat de religie voorschrijft

S. VESTDIJK

Bert Bakker, f 19,90.

hoe wij met de dood en de overledene om moeten gaan. Dit
heeft verschillende redenen. Enerzijds helpt de uitvoering van
de rituelen de overledene in zijn verdere ‘leven’. Zonder een
goede uitvoering van de rituelen bestaat de mogelijkheid dat de
ziel niet zijn bestemming zal vinden. Anderzijds bieden de ritu-
elen de nabestaanden en de rest van de gemeenschap waarbin-
nen iemand leefde, de mogelijkheid om hun verdriet en rouw
te uiten. Meestal helpen alle betrokkenen dan ook mee aan de
uitvaart door te zingen of te bidden, door de kist te dragen, het
graf dicht te scheppen of het vuur aan te steken. Daar veelal de
gehele gemeenschap tijdens de uitvaart aanwezig is en ook nog
gedurende de rouwperiode bijeenkomt, worden het afscheid en
het verdriet gezamenlijk beleefd. Hierdoor wordt voorkomen
dat de nabestaanden zich alleen en onbegrepen voelen, en
krijgt de gemeenschap op een natuurlijke manier de tijd om
zich aan de nieuwe situatie aan te passen.

LEZEN

27T TP M
VERDER

Pauline van de Klashorst (red.), Dodendans. Ontdekkingsreis
rond de dood in verschillende culturen, KIT Publications, f 10,—
D. Tiemersma (red.), De Vele Gezichten van de Dood.
Voorstellingen en rituelen in verschillende culturen,
Lemniscaat, f 29,50.




